
Volume 30, No. 3, Autumn 2025
Journal of Fine Arts: Architecture and Urban Planning57

Research Article

Architecture as a Mediator of Shared Intentionality:  
A Phenomenological Re-reading of Social Interaction in Embodied Spaces*

typical patterns of spatial arrangement in collective settings- 
such as seating layouts, axes of vision, thresholds, and focal 
points in gathering spaces. These examples show how specific 
configurations can foster or inhibit the emergence of shared 
intentionality by enabling or constraining mutual visibility, 
joint attention, and the bodily sense of "being-with-others." In 
this way, the analysis demonstrates that shared intentionality 
in social interaction is not simply produced inside individu-
al subjects but is co-constituted in a field where bodies, signs, 
and architectural patterns are tightly intertwined. The inte-
grated framework advanced in this article forges a conceptual 
bridge between the phenomenology of appresentation, the 
philosophy of distributed mind, and theories of shared inten-
tionality, thereby reframing architecture as a symbolic medi-
ator of the lived experience of "we." This perspective offers a 
basis for critical readings of contemporary collective spaces 
and provides theoretical support for design approaches that 
treat the quality of social interaction and mutual responsibil-
ity not as secondary add-ons but as foundational dimensions 
of the language and logic of architectural form. In doing so, it 
invites architectural theory to take seriously the cognitive and 
ethical stakes of spatial configuration in the constitution of 
shared social worlds.

Keyword: appresentation, architectural mediation, distributed 
cognition, extended mind, shared intentionality

Abstract
This paper is extracted from a doctoral dissertation by Se-
vil Mehdilou titled 'An Investigation into the Role of Public 
Mentality in the Process of Housing Formation after the Is-
lamic Revolution in Ardabil City,' which was conducted un-
der the supervision of Fariborz Dolatabadi and advised by 
Masoomeh Yaghoobi at the Islamic Azad University, West 
Tehran branch. Social interactions never take place in a vacu-
um. They always unfold within embodied and architecturally 
structured situations that orient bodies, perception, and ac-
tion. Yet most theories of shared intentionality tend to neglect 
the role of spatial organization and architecture in the consti-
tution of a common horizon of meaning, reducing sharedness 
primarily to internal mental states. This article addresses this 
theoretical gap by asking: How does architecture mediate the 
formation of shared intentionality in social interaction? The 
study adopts a theoretical–critical approach situated within 
the horizon of phenomenology. First, through a careful con-
ceptual analysis of texts in the philosophy of mind and phe-
nomenology, three clusters of concepts are reconstructed and 
clarified: appresentation, as developed in Husserl and its inter-
subjective elaboration in Schutz; shared intentionality, as dis-
cussed in contemporary philosophy of mind and social psy-
chology; and extended and distributed mind, as formulated 
in recent theories of cognition. This analysis purifies the con-
cepts from common ambiguities and articulates their internal 
logic in relation to the problem of social interaction. Second, 
these clusters are brought together in a systematic theoretical 
synthesis that proposes an integrated framework for under-
standing architecturally mediated social interaction. Within 
this framework, architecture is not treated as a mute backdrop 
but as a constitutive component of the distributed mind: a 
material–symbolic milieu that structures the appresentational 
horizon in which "we" can intend, perceive, and act togeth-
er. Appresentation is interpreted as the phenomenological 
mechanism through which a shared horizon of the situation 
-including absent others, norms, and possibilities- becomes 
experientially present, while shared intentionality names the 
socially articulated form of this horizon in joint action. The 
extended and distributed mind perspective grounds this 
account in a non-mentalistic view of cognition, where cog-
nitive processes are spread across bodies, artifacts, and spa-
tial configurations. Third, the proposed framework is put to 
work through an interpretive  –phenomenological reading of 

Received: 01 Dec 2024
Received in revised form: 03 Apr 2025
Accepted: 16 Sep 2025

Sevil Mehdilou1 iD
PhD in Architecture, Departmt of Architecture, Faculty of Art and 
Architecture,  West Tehran Branch, Islamic Azad Univercity, Teh-
ran, Iran.                                        E-mail: sevil.mehdilou@yahoo.com

Fariborz Dolatabadi2 iD (Corresponding Author)
Asistant Professor, Departmt of Architecture, Faculty of Art and 
Architecture, West Tehran Branch, Islamic Azad Univercity, Teh-
ran, Iran.                                             E-mail:  F.dolatabadi@wtiau.ac.ir

Masoomeh Yaghoobi3 iD
Asistant Professor, Departmt of Architecture, Faculty of Art and 
Architecture, Ardebil Branch, Islamic Azad Univercity, Ardebil, Iran.                                                          
E-mail:  yaghoobi.m@iau.ac.ir

https://doi.org/10.22059/jfaup.2026.386303.673026

Citation: Mehdilou, Sevil; Dolatabadi, Fariborz, & Yaghoobi, Masoomeh. (2025). Architecture as a mediator of shared intentionality: A phe-
nomenological re-reading of social interaction in embodied spaces. Journal of Fine Arts: Architecture and Urban Planning, 30(3), 57-67. (in 
Persian)

 *  This article is derived from the first author’s doctoral dissertation, entitled “An investigation into the role of public mentality in the process of 
housing formation after the Islamic Revolution in Ardabil city,” under the supervision of the second author and with consultation from the 
third author at Islamic Azad University.

© Authors retain the copyright and the full publishing.                                                                  Publisher: University of Tehran Press.

https://orcid.org/0009-0003-2271-8742
https://orcid.org/0009-0008-0233-7551
https://orcid.org/0009-0008-5853-8221


58
نشریه هنرهای زیبا: معماری و شهرسازی   دوره 30، شماره  3، پاییز 1404

‌معماری به‌مثابه میانجیِ قصدمندیِ مشترک: 
بازخوانی پدیدارشناختیِ برهم‌کنشِ اجتماعی در فضاهای بدن‌مند*

چکید  ه
و  بدن‌مند  موقعیت‌هایی  در  همواره  اجتماعی  برهم‌کنش‌های 
معماری‌مند رخ می‌دهند. بااین‌حال، با مطالعه و بررسی بسیاری از 
نظریه‌های قصدمندیِ مشترک، احساس می‌شود که نقش سازمان 
فضایی و معماری در برپایی افق مشترکِ معنا نادیده گرفته شده و 
به حالت‌های ذهنیِ درونی فروکاسته شده است. این مقاله با طرح 
در  مشترک  قصدمندیِ  در شکل‌گیریِ  »معماری چگونه  پرسشِ 
برهم‌کنش‌های اجتماعی نقش میانجی ایفا می‌کند؟« در پی پرکردنِ این 
خلأ است. پژوهش با رویکردی نظری-انتقادی سامان یافته است. با تحلیلی مفهومی از متون فلسفه‌ی ذهن و پدیدارشناسی، سه خوشه‌ی مفهومیِ 
آپرزانتاسیون، قصدمندیِ مشترک و ذهنِ بسط‌یافته و توزیع‌شده بازسازی و در قالب سنتزی نظری به یکدیگر پیوند داده می‌شود تا چارچوبی 
یکپارچه برای فهمِ برهم‌کنش‌های اجتماعیِ میانجی‌گری‌شده با معماری شکل گیرد. این چارچوب سپس از طریق خوانشِ تفسیری-پدیدارشناختیِ 
نمونه‌های سامان‌دهیِ فضایی در فضاهای جمعی به محک گذاشته می‌شود. یافته‌ها نشان می‌دهند قصدمندیِ مشترک نه صرفاً محصولِ حالاتِ 
درونیِ سوژه‌ها، بلکه برساخته‌ی میدانی است که در آن بدن‌ها، نشانه‌ها و الگوهای فضاییِ معماری درهم‌تنیده‌اند. چارچوبِ پیشنهادی پلی نظری 
میان پدیدارشناسیِ آپرزانتاسیون، ذهنِ توزیع‌شده و نظریه‌ی قصدمندیِ مشترک می‌زند و می‌تواند مبنایی برای خوانشِ انتقادیِ فضاهای جمعی و 

طراحی‌هایی باشد که کیفیتِ برهم‌کنشِ اجتماعی و مسئولیت‌پذیریِ متقابل را ساحتی بنیادی در منطقِ شکل‌دهیِ معماری می‌دانند.

واژه‌های کلید  ی: آپرزانتاسیون، ذهن بسط‌یافته، شناخت توزیع‌شده، قصدمندی مشترک، میانجی‌گری معماری

تاریخ د ریافت مقاله: 1403/09/11
تاریخ بازنگری: 1404/01/14

تاریخ پذیرش نهایی: 1404/06/25
سویل مهدیلو1: دکتری معماری، گروه معماری، دانشکده هنر و معماری، واحد تهران 

غرب، دانشگاه آزاد اسلامی، تهران، ایران.
E-mail: sevil.mehdilou@yahoo.com

و  هنر  دانشکده  معماری،  استادیار گروه  مسئول(:  )نویسنده  دولت‌آبادی2  فریبرز 
معماری، واحد تهران غرب، دانشگاه آزاد اسلامی، تهران، ایران.

E-mail: F.dolatabadi@wtiau.ac.ir

معصومه یعقوبی3: استادیار گروه معماری، دانشکده هنر و معماری، واحد اردبیل، 
E-mail: yaghoobi.m@iau.ac.ir                .دانشگاه آزاد اسلامی، اردبیل، ایران
https://doi.org/10.22059/jfaup.2026.386303.673026

استناد : مهدیلو، سویل؛ دولت‌آبادی، فریبرز و یعقوبی، معصومه )1404(. معماری به‌مثابه میانجیِ قصدمندیِ مشترک: بازخوانی پدیدارشناختیِ برهم‌کنشِ اجتماعی در 
فضاهای بدن‌مند.  نشریه هنرهای زیبا: معماری و شهرسازی، 30)3(، 67-57.

صفحات  57 - 67 )مقاله  پژوهشی(

 *      مقاله حاضر برگرفته از رساله دکتری نگارنده اول با عنوان »واکاوی نقش مفهوم ذهنیت عامه در فرایند شکل‌گیری مسکن پس از انقلاب اسلامی شهر اردبیل« می باشد که با  راهنمایی نگارنده دوم و 

مشاوره نگارنده سوم ‌در دانشگاه آزاد اسلامی ارائه شده است.

ناشر: مؤسسه انتشارات دانشگاه تهران. © نگارندگان، حق تکثیر و امتیاز کامل انتشار مقاله خود را حفظ می‌کنند. 	

https://doi.org/10.22059/jfaup.2026.386303.673026


59
معماری به‌مثابه میانجیِ قصدمندیِ مشترک: بازخوانی پدیدارشناختیِ برهم‌کنشِ 

اجتماعی در فضاهای بدن‌مند

مقدمه
هیچ برهم‌کنش اجتماعی‌ای در خلأ رخ نمی‌دهد. هر کنش میان‌سوژه‌ای 
در بستری بدن‌مند و فضامند شکل می‌گیرد؛ بستری که در آن معماری نه 
پس‌زمینه‌ای خنثی، بلکه بخشی فعال از سازوکار معناست. همان‌گونه که 
نوربرگ ‌شولتز1 )1395/1988( در بحث از معنا و مکان یادآور می‌شود، 
معماری زبانِ حضور انسان در جهان است. از همین منظر، می‌توان گفت 
سازمان فضایی حامل کیفیت‌های فرهنگی و عاطفی است که افق ادراک، 
جهت‌گیری توجه و امکان‌های کنش جمعی را تنظیم می‌کند؛ به‌گونه‌ای 
که الگوهای حرکت، فاصله‌گذاری، رؤیت‌پذیری متقابل و شکل‌گیری 
حس »باهم‌بودن« در گروه، در پیوند مستقیم با نحوه‌ی آرایش فضا و عناصر 

معماری صورت‌بندی می‌شود.
در فلسفه‌ی ذهن و روان‌شناسی اجتماعی، مفهوم قصدمندی مشترک2 
برای تبیین این پرسش طرح شده است که انسان‌ها چگونه معنا، هدف و 
جهت کنش را به‌صورت مشترک سامان می‌دهند تا رفتار جمعی چیزی 
بیش از جمع جبریِ کنش‌های فردی باشد. از توماسلو3 )2014( تا وینچینی4 
)2023(، این مفهوم به‌مثابه بنیان اجتماعیِ شناخت و شرط شکل‌گیری 
فرهنگ انسانی صورت‌بندی شده است. بااین‌حال، این رویکردها غالباً نقش 
محیط مادی و فضایی را در امکان‌بخشی به این اشتراک نادیده می‌گیرند 
به سطح حالت‌های ذهنی درونی فرو  و قصدمندی مشترک را عمدتاً 
می‌کاهند. ازاین‌رو پرسش اساسی چنین است: فضا و معماری چگونه در 

تکوین و تداوم قصدمندیِ مشترک نقشی میانجی ایفا می‌کنند؟
از منظر پدیدارشناختی، این اشتراک در سطحی ژرف‌تر از ذهن‌های 
منفرد تحقق می‌یابد. برای هوسرل5 )2013(، تجربه‌ی ادراکی هرگز به 
داده‌ی حسی آنی محدود نیست؛ آنچه در برابر سوژه حاضر است، در 
ساختار خود ردّی از دیگری و امر غایب را حمل می‌کند. این فرایند که او 
آن را آپرزانتاسیون6 می‌نامد، نشان می‌دهد که حضور همواره حامل غیاب 
است و رابطه‌ی من- دیگری درون خودِ ادراک رسوب دارد. در تداوم 
این خط فکری، لویناس7 )1979(، تأکید می‌کند که مواجهه با دیگری نه 

واقعیتی ثانوی، بلکه بُعد بنیادین آگاهی و اخلاق است.
اگر این نگاه پدیدارشناسانه با نظریه‌ی »ذهن بسط‌یافته8 و توزیع‌شده9« 
پیوند بخورد، مرزهای ذهن از درون ‌سر فراتر می‌رود؛ به عبارت دیگر، 
شناخت انسانی در واقع، در شبکه‌ای از بدن‌ها، ابزارها و ساختارهای 
فضایی توزیع شده است و ذهن در میانه‌ی روابط مادی و اجتماعی پراکنده 
می‌شود )Kiverstein & Rietveld, 2021(. مالافوریس10 )2025( این ایده 
را با مفهوم »درگیری ماده‌ایِ ذهن«11 بسط می‌دهد و استدلال می‌کند که 

اندیشیدن در تماس با ماده و فضا شکل می‌گیرد، نه در گسست از آن.
در نظریه‌ی معماری، این بینش در قالب مفهوم »هم‌احساسی فضایی« 
صورت‌بندی شده است. پالاسما12 و همکاران او )2015(، بر این باورند 
که تجربه‌ی فضا نه صرفاً فرآیندی بصری، بلکه عاطفی و میان‌ذهنی است؛ 
فضا بدن‌ها و ادراک‌ها را در ریتمی مشترک هماهنگ می‌کند؛ یعنی، فضا 
می‌تواند به میدانی برای آپرزانتاسیون جمعی بدل شود؛ میدانی که در آن 
حضور، حافظه و نماد درهم‌تنیده می‌شوند و کیفیت اشتراک تجربه را 

.)Mehdilou et al., 2025( تقویت می‌کنند
با وجود این تلاش‌ها، هنوز چارچوبی نظری که بتواند پدیدارشناسیِ 
آپرزانتاسیون، نظریه‌ی ذهنِ توزیع‌شده و مفهومِ قصدمندیِ مشترک را بر 

محور معماری به هم پیوند دهد، به‌ندرت شکل گرفته است. فرمهینی 
فراهانی و صرافی )1400(، در نقد سه‌گانه‌ی فضایی لوفور نشان داده‌اند که 
طرح‌واره‌های ذهنی در تولید فضا نقشی فعال دارند، اما پرسش از چگونگی 
هم‌زمانیِ قصدها در بستر مادی همچنان گشوده است. همین خلأ، انگیزه‌ی 
شکل‌گیریِ  در  می‌تواند  چگونه  معماری  است:  حاضر  مقاله‌ی  اصلی 

قصدمندیِ مشترک نقشی میانجی و فعال ایفا کند؟
پاسخ به این پرسش مستلزم دو جابه‌جایی مفهومی است. نخست، 
گذار از فهم ذهن به‌مثابه جوهری درون‌سر به درکی میدان‌مند که ذهن 
را فرایندی توزیع‌شده در میان بدن‌ها، نشانه‌ها و ساختارهای فضایی می‌داند. 
دوم، فهم معماری نه به‌عنوان ظرفی خنثی، بلکه به‌منزله‌ی میانجی نمادین و 
شناختی که افق مشترک تجربه را از پیش سامان می‌دهد. در این چشم‌انداز، 
همان‌گونه که کاسیرر13 )1957( و بیتسون14 )2000( یادآور شده‌اند، نماد 
و الگوی فضایی صرفاً بازنمای واقعیت نیستند، بلکه در ساختن خودِ آگاهی 
جمعی دخیل‌اند. بدین‌سان، معماری بخشی از »معماریِ واقعیِ ذهن« است؛ 
جایی که آگاهی، بدن و فضا در تعامل، امکان تجربه‌ی »ما«ی جمعی را 

پدید می‌آورند.
روش پژوهش

ماهیت پژوهش و منطق روش
این پژوهش از نوع نظری-تحلیلی است و هدف آن نه گزارش یک 
مفهومیِ  بلکه صورت‌بندی یک چارچوب  موردی،  میدانیِ  مطالعه‌ی 
قابل‌عملیاتی‌سازی برای فهم نقش معماری در تکوین قصدمندی مشترک 
است. منطق روش بر این اصل استوار است که »قصدمندی مشترک« را 
نمی‌توان صرفاً به‌مثابه هم‌زمانیِ حالت‌های ذهنیِ افراد توضیح داد؛ بلکه باید 
سازوکارهای میانجیگرِ بدن، نشانه و فضا را که »ما-  بودن« را ممکن، پایدار 
یا مختل می‌کنند، به‌صورت نظام‌مند استخراج و مدل‌سازی کرد؛ بنابراین 
روش پژوهش، یک ترکیبِ مفهومی15 و تحلیل مکانیزمی است که در آن 
مفاهیمِ سه خوشه‌ی نظری به زبان »مکانیزم‌های فضایی-بدنی-نشانه‌ای« 

ترجمه و در قالب یک مدل میدانی یکپارچه می‌شوند.
پیکره‌ی نظری و معیارهای گزینش

پیکره‌ی پژوهش از متونِ کلیدی و مسئله‌محور در سه خوشه تشکیل 
شده است:

yy قصدمندی مشترک )تمرکز بر شکل‌گیریِ توجه مشترک، هماهنگی
کنش، هنجارسازی و »ما-سوژه‌گی«(

yy آپرزنتاسیون/حاضر‌سازی معنا )تمرکز بر اینکه چگونه معنا از طریق
افق‌های ناپیدا، انتظارها، تداعی‌ها و تکمیل‌های پدیداری در تجربه‌ی 

فضا ساخته می‌شود(
yy ذهن بسط‌یافته     و توزیع‌شده  )تمرکز بر اینکه چگونه مصنوعات، نشانه‌ها

و چیدمان‌های فضایی به‌عنوان اجزای سامانه‌ی شناختی عمل می‌کنند(
yy:معیارهای انتخاب منابع و گزاره‌های تحلیلی عبارت بوده‌اند از
yyارتباط مستقیم با مسئله‌ی »مکانیزم« )نه صرفاً توصیف یا تاریخ‌نگاری(؛
yy ،قابلیت ترجمه به عناصر معماری/         فضایی )آستانه، مسیر، دیدپذیری

ریتم، توزیع کنشگران، نشانه‌گذاری، قواعد استفاده از فضا(؛
yy بیان روشن درباره رابطه‌ی بدن-      محیط-      دیگری )نه تقلیل به ذهن فردی

یا نمادهای منفصل(.



60
نشریه هنرهای زیبا: معماری و شهرسازی   دوره 30، شماره  3، پاییز 1404

راهبرد تحلیل: از مفهوم به مکانیزم
تحلیل در این پژوهش به‌صورت گام‌به‌گام و قابل ردگیری انجام می‌شود 
تا نتیجه صرفاً »جمع‌بندی روایی« نباشد، بلکه به تولید یک مدل قابل استفاده 

در پژوهش‌های بعدی منجر شود. چهار گام اصلی عبارت‌اند از؛
گام 1: استخراج گزاره‌های مکانیزمی

از هر خوشه‌ی نظری، گزاره‌هایی استخراج می‌شود که به‌طور مستقیم 
یا ضمنی بیان می‌کنند: »چه چیزی باعث می‌شود افراد به توجه مشترک 
ازهم‌گسیخته  یا  کنند  رعایت  را  هنجارها  شوند،  هماهنگ  برسند، 
شوند«. خروجی این گام، فهرست گزاره‌هایی است که هنوز زبانشان 

عمدتاً نظری است.
گام 2: کدگذاری و خوشه‌بندی بین‌ نظری

گزاره‌ها با یک کدگذاری کیفیِ ساختاریافته به چند دسته‌ی مشترک 
تبدیل می‌شوند؛ برای مثال:

yy16مکانیزم‌های جهت‌دهی توجه
yy17مکانیزم‌های هم‌آهنگ‌سازی بدن‌ها
yy18مکانیزم‌های هنجارسازی و نقش‌دهی
yy19مکانیزم‌های حاضر‌سازی/تکمیل افق معنایی
yy20مکانیزم‌های توزیع شناخت در مصنوعات و نشانه‌ها

گام 3: ترجمه‌ی مکانیزمی به زبان معماری
در این گام، هر خوشه‌ی کد به »میانجی‌های فضایی-بدنی-نشانه‌ای« 

متناظر تبدیل می‌شود. مثالِ ساختاری:
yy دیدپذیری، قاب‌بندی، تمرکزگاه‌ها، سلسله‌مراتب  »جهت‌دهی توجه«

بصری، نقاط توقف
yy ریتم آستانه‌ها،  گلوگاه‌ها،  مسیرها،    بدن‌ها«  »هم‌آهنگ‌سازی 

حرکتی، مقیاس، تراکم
yy ،جداسازی‌ها پلان/چیدمان،  در  ضمنی  قواعد    »هنجارسازی« 

دسترسی‌ها، نشانه‌های کنترلی
yy توالی فضایی، تعلیق/انتظار، ابهام هدایت‌شده، لایه‌مندی »آپرزنتاسیون«

نشانه‌ها
yy اشیای نشانه‌گذاری‌ها،  نوشته‌ها،  مصنوعات،    توزیع‌شده«  »ذهن 

واسط، رسانه‌های فضایی
گام 4: صورت‌بندی مدل »میدان قصدمندی مشترک«

خروجی گام سوم در قالب یک مدل میدانی بیان می‌شود که در آن:
yy قصدمندی مشترک نتیجه‌ی برهم‌کنشِ بدن‌ها + نشانه‌ها + سازمان

فضایی است؛
yy ،معماری نه پس‌زمینه، بلکه سامانه‌ی میانجی‌گری است که امکان‌ها

محدودیت‌ها و احتمال‌های »ما-بودن« را تنظیم می‌کند؛
yy مدل، به‌جای ارائه‌ی یک تعریف انتزاعی، مجموعه‌ای از روابط و

مکانیزم‌ها را پیشنهاد می‌دهد که بعدها می‌تواند در مطالعه‌ی موردی 
آزمون شود.

اعتبارپذیری و کنترل انسجام مفهومی
برای افزایش اعتبارپذیری در یک پژوهش نظری، سه کنترل انجام 

می‌شود:
yy ردگیری استدلال: هر گزاره‌ی مدل نهایی باید به کدها و گزاره‌های

استخراج‌شده در گام‌های پیشین قابل ارجاع باشد.
yy کنترل هم‌ارزی مفهومی: از خلط واژگانی جلوگیری می‌شود؛ به‌ویژه

میان »هم‌زمانی ذهنی«، »هماهنگی رفتاری« و »میدانِ میانجی‌گر«.
yy پرهیز از تعمیم‌گرایی شتاب‌زده: مدل به‌عنوان »چارچوب تحلیلی و

ابزار خوانش/طراحی«، نه قانون جهان‌شمول معرفی می‌شود.
پیشینه پژوهش

مسئله‌ی چگونگی تکوین کنش »ما« و امکان شکل‌گیری »افق‌های 
مشترکِ توجه و کنش« در دهه‌های اخیر در کانون توجه فلسفه‌ی ذهن، 
روان‌شناسی اجتماعی، جامعه‌شناسی تفسیری و پدیدارشناسی قرار گرفته 
است. بااین‌حال، با وجود گسترش قابل‌توجه این ادبیات، نقش فضا و به‌ویژه 
معماری در تکوین، تثبیت و پایداری این افق‌های مشترک غالباً یا مفروض 
گرفته شده یا به‌صورت حاشیه‌ای و غیرنظام‌مند مطرح گردیده است. 
مرور انتقادی پژوهش‌های پیشین نشان می‌دهد که این غفلت نه ناشی از 
فقدان ابزار مفهومی، بلکه حاصل نوعی گسست تحلیلی میان رویکردهای 
ذهن‌محور، توصیف‌های پدیدارشناختی و تحلیل‌های محیط‌محور در علوم 

شناختی است.
 مبانی نظری پژوهش

قصدمندی مشترک: دقت مفهومی، غیبت فضا
توضیح دهند که کنش  نظریه‌های قصدمندی مشترک کوشیده‌اند 
از هم‌زمانیِ چند کنش فردی سازمان می‌یابد و  فراتر  جمعی چگونه 
چگونه وضعیت‌هایی پدید می‌آید که بتوان آن‌ها را به‌درستی کنش »ما« 
نامید. توماسلو )2014( در تاریخ طبیعی تفکر انسانی، قصدمندی مشترک را 
بنیان تکاملی همکاری انسانی و خاستگاه زبان، هنجار و نهادهای اجتماعی 
می‌داند. در این چارچوب، افق »ما« پیش‌شرط امکان فرهنگ تلقی می‌شود؛ 
بااین‌حال، این افق عمدتاً به‌مثابه قابلیتی شناختی صورت‌بندی می‌گردد و 

شرایط مادی-فضایی ظهور آن مفروض باقی می‌ماند.
برَتمن21 )2013( در نظریه‌ی عاملیت مشترک، کنش جمعی را بر اساس 
طرح‌های کنش اشتراکی و تعهدات متقابل تحلیل می‌کند و نشان می‌دهد که 
هماهنگی جمعی مستلزم هم‌ترازی برنامه‌ها و انتظارات هنجاری است. 
گیلبرت22 )2014( با مفهوم تعهد مشترک بُعد الزام‌آور و اخلاقی این 
هماهنگی را برجسته می‌سازد. با وجود تفاوت‌های نظری، هر دو رویکرد 
کنش مشترک را عمدتاً به‌مثابه رابطه‌ای میان اشخاص تحلیل می‌کنند و 
نقش سازمان فضایی در مرئی‌سازی، تثبیت یا اعمال این تعهدات کم تر مورد 

توجه قرار می‌گیرد.
در پژوهش‌های جدیدتر، مفهوم وضعیت مشترک به‌عنوان شرط امکان 
 Sebanz & Knoblich, 2021; Vincini,( هماهنگی برجسته شده است
2023( . این رویکردها نشان می‌دهند که پیش از اشتراک در هدف یا طرح 
کنش، کنشگران باید در افقی واحد از آنچه »در حال رخ‌دادن است« قرار 
گیرند. بااین‌حال، حتی در این آثار نیز وضعیت مشترک غالباً به‌صورت 
متغیری شناختی فهم می‌شود و پرسش از این‌که این وضعیت چگونه در 

سطح مادی و فضایی ساخته و پایدار می‌شود، گشوده باقی می‌ماند.
به‌طورکلی، اگرچه ادبیات قصدمندی مشترک تمایزهای مهمی میان 

سویل مهدیلو و همکاران



61
معماری به‌مثابه میانجیِ قصدمندیِ مشترک: بازخوانی پدیدارشناختیِ برهم‌کنشِ 

اجتماعی در فضاهای بدن‌مند

سطوح اشتراک- از اشتراک در توجه و هدف تا اشتراک در طرح کنش 
و هنجارها- قائل می‌شود )Tollefsen & Dale, 2012(، اما محیط فضایی 
غالباً به‌عنوان زمینه‌ای خنثی، مفروض گرفته می‌شود. در نتیجه، روشن 
نمی‌شود که سازمان فضایی چگونه می‌تواند این سطوح اشتراک را تقویت، 

جهت‌دهی یا تضعیف کند.
 آپرزانتاسیون: بنیان ادراکیِ اشتراک و افق پیشاتأملی »ما«

پدیدارشناسی، به‌ویژه در سنت هوسرلی، لایه‌ای عمیق‌تر از مسئله‌ی 
اشتراک را آشکار می‌سازد. هوسرل در تأملات دکارتی و آثار متأخر 
خود )1973؛ 1989( با طرح مفهوم آپرزانتاسیون نشان می‌دهد که معنا و 
دیگری همواره به نحوی غیرمستقیم اما اصیل در تجربه حاضرند. دیگری 
نه به‌عنوان شیئی صرف، بلکه به‌مثابه بدن زیسته‌ی دیگری23 در افق ادراک 

داده می‌شود؛ حضوری که دیده نمی‌شود، اما به‌طور بی‌واسطه فهم می‌شود.
و   )2001( زهاوی24  داده‌اند.  بسط  را  تحلیل  این  بعدی  تفسیرهای 
پریستر25 )2008( بر پیشاتأملی‌بودن میان‌ذهنیت تأکید می‌کنند و نشان 
می‌دهند که افق مشترک پیش از هر توافق صریح، در ساختار ادراک 
رسوب کرده است. شوتس26 )1967( این افق را به سطح زندگی روزمره 
می‌کشاند و نشان می‌دهد که جهان اجتماعی در شبکه‌ای از بداهت‌های 
میان‌ذهنی و تعریف‌های مشترک از موقعیت شکل می‌گیرد؛ مفهومی که 

)Weber, 1978(. در جامعه‌شناسی تفسیری وبر27 نیز پیگیری شده است
بااین‌حال، حتی در این سنت نیز جهان اغلب به‌عنوان افق معنایی فهم 
می‌شود، نه ساختاری فضایی با منطق‌های مشخص دیدپذیری، فاصله‌گذاری 
و جهت‌دهی توجه. والدنفلز28 )2002( با تأکید بر پاسخ‌مندی، گامی به‌سوی 
بدن‌مندی و موقعیت‌مندی برمی‌دارد، اما تحلیل سازمان فضایی همچنان 

به‌صورت پراکنده باقی می‌ماند.
از این منظر، آپرزانتاسیون را می‌توان بنیان ادراکیِ قصدمندی مشترک 
دانست: اگر کنش »ما« مستلزم افقی مشترک است، این افق پیش از هر چیز 
در ساختار ادراک و بدن‌مندی تثبیت می‌شود. مسئله‌ی گشوده این است که 
این افق چگونه در میدان‌های عینی تعامل و از خلال آرایش‌های فضایی و 

معماری عملیاتی می‌گردد.
ذهن بسط‌یافته و توزیع‌شده: توجه به محیط، فقدان زبان معماری

رویکردهای معاصر در علوم شناختی، به‌ویژه نظریه‌ی ذهن بسط‌یافته 
و شناخت توزیع‌شده، امکان گذار از فردگرایی ذهنی را فراهم کرده‌اند. 
کلارک29 و چالمرز30 )1998( نشان می‌دهند که ابزارها و مصنوعات 
می‌توانند بخشی از سامانه‌ی شناختی باشند. هاچینز31 )1995( با مفهوم 
شناخت توزیع‌شده، واحد تحلیل شناخت را از فرد منفرد به سامانه‌ی 

اجتماعی-مادی گسترش می‌دهد.
 Gallagher, 2006; Menary,( 4E32 در چارچوب رویکرد شناخت
Newen et al., 2018 ;2010(، شناخت امری بدن‌مند، در-جهان، وضع‌یافته 

و بسط‌یافته تلقی می‌شود. 
yy شناخت بدنمند33، به این معناست که شناخت از بدن جداشدنی نیست

و الگوهای ادراک و اندیشیدن در ریشه، بدنی و حسی-حرکتی‌اند 
.)Gallagher, 2006; Varela Francisco et al., 1991(

yy بافت‌های در  تأکید می‌کند که ذهن همواره  شناخت در-جهان34 
محیطی و اجتماعیِ خاص »جاگیر« است و بدون این زمینه‌ها فهم 

.)Clark, 1998; Wilson & Foglia, 2011( نمی‌شود
yy شناخت وضع‌یافته35، بر این نکته انگشت می‌گذارد که شناخت در

کنش و برهم‌کنش با جهان تحقق می‌یابد، نه در تأمل‌های منفعلانه‌ی 
.)Hutto & Myin, 2012( درونی

yy شناخت بسط‌یافته36، نشان می‌دهد که ابزارها و ساختارهای بیرونی
 Clark,( می‌توانند به‌طور کارکردی در فرایندهای شناختی ادغام شوند

.)1998
مالافوریس )2013؛ 2020( نیز با نظریه‌ی »ذهن درگیر با ماده« بر نقش 
فعال اشیاء و محیط در تکوین معنا تأکید می‌کند. افزون بر این، ساتن37 
)2010( با مفهوم اگزُوگرام‌ها38 نشان می‌دهد که حافظه و معنا می‌توانند 
در نشانه‌ها و ساختارهای بیرونی تثبیت شوند و کارکردی شبیه حافظه‌ی 

جمعیِ برون‌سپرده، بیابند.
این رویکردها زمینه‌ی نظری مناسبی برای بازاندیشی در قصدمندی 
ریتولد40  و  کیوراشتاین39  پژوهش‌هایی چون  می‌کنند.  فراهم  مشترک 
)2021(، نشان داده‌اند که هماهنگی کنش‌های جمعی تنها زمانی پایدار است 
که در یک محیط مشترکِ سامان‌یافته توزیع شود. بااین‌حال، علی رغم این 
چرخش محیط‌محور، معماری غالباً یا به استعاره‌ای کلی فروکاسته می‌شود 
یا به‌عنوان مجموعه‌ای از تکیه‌گاه‌های بیرونی فهم می‌گردد. به بیان دقیق‌تر، 
هنوز زبان تحلیلیِ روشنی برای توضیح این‌که کدام ویژگی‌های سازمان 
فضایی چگونه شناخت و کنش مشترک را شکل می‌دهند، شکل نگرفته 

است.
 جمع‌بندی انتقادی و تبیین خلأ پژوهش

مرور این سه خوشه‌ی نظری نشان می‌دهد که ادبیات موجود هر یک 
بخشی از مسئله‌ی کنش »ما« را روشن می‌کنند، اما در نقطه‌ی تلاقی آن‌ها 
شکافی اساسی باقی می‌ماند. نظریه‌های قصدمندی مشترک ساختارهای 
هنجاری و برنامه‌ای کنش جمعی را توضیح می‌دهند، اما اغلب ذهن‌محور 
باقی می‌مانند؛ پدیدارشناسی آپرزانتاسیون بنیان پیشاتأملی و ادراکی افق 
مشترک را آشکار می‌سازد، اما کم تر آن را به تحلیل سازمان فضایی 
می‌کشاند؛ و رویکردهای ذهن بسط‌یافته و توزیع‌شده نقش محیط را به 

رسمیت می‌شناسند، اما فاقد زبان تحلیلیِ مشخص برای معماری‌اند.
خلأ پژوهش دقیقاً در این هم‌پوشانی شکل می‌گیرد: نبود چارچوبی که 
نشان دهد سازمان فضایی و معماری چگونه به‌عنوان »میانجی شناختی-

نمادین«، افق‌های آپرزانتاسیونی را تثبیت کرده و از این طریق به تکوین و 
پایداری قصدمندی مشترک در موقعیت‌های اجتماعی شکل می‌دهد.

مقاله‌ی حاضر با تمرکز بر این خلأ، معماری را نه پس‌زمینه‌ای خاموش، 
بلکه بخشی از سازوکار فعال کنش »ما« صورت‌بندی می‌کند؛ سازوکاری 
که در آن بدن‌ها، نشانه‌ها، حافظه‌ی توزیع‌شده و سازمان فضایی در قالب 
یک »میدان قصدمندی مشترک« به هم می‌رسند. بخش بعد، بر پایه‌ی این 
جمع‌بندی، چارچوب نظری پیشنهادی را تدوین کرده و مکانیسم‌های فضاییِ 
شکل‌دهنده به میدان تعامل را به‌صورت نظام‌مند صورت‌بندی خواهد کرد.

معماری به‌مثابه میانجیِ قصدمندیِ مشترک
میدانِ قصدمندیِ مشترک

بر مبنای سه خوشه‌ی نظریِ پیشین، قصدمندیِ مشترک را نمی‌توان 
صرفاً حالتی ذهنی در افراد دانست؛ بلکه باید آن را »میدانی« فهم کرد 



62
نشریه هنرهای زیبا: معماری و شهرسازی   دوره 30، شماره  3، پاییز 1404

که در آن بدن‌ها، نشانه‌ها، ساختارهای فضایی و هنجارهای اجتماعی 
درهم‌تنیده‌اند. همان‌گونه که توماسلو )2014(، نشان می‌دهد، اشتراک در 
کنش، زمانی پدید می‌آید که کنشگران در افقی مشترک از وضعیت و 
معنا قرار گیرند، نه صرفاً آن‌که هر یک در ذهن خود به هدفی واحد 
بیندیشند. در پرتو نظریه‌ی ذهنِ بسط‌یافته و شناختِ توزیع‌شده، این افق 
مشترک را می‌توان نه در »درونِ ذهن«، بلکه در خودِ سازمان فضایی و 

مادیِ موقعیت جست‌وجو کرد.
میدانِ قصدمندیِ مشترک را می‌توان حاصلِ تلاقی سه سطح دانست:

yy سطح ادراکی-میان‌ذهنی: پدیدارشناسی نشان می‌دهد که ادراک همواره
در افقی از حضور و هم‌حضور شکل می‌گیرد و تجربه‌ی دیگری، 
Hus� )به‌گونه‌ای آپرزانتاسیونی در ساختار خودِ ادراک رسوب دارد) 

serl, 1989(. جهان اجتماعی از آغاز در قالب شبکه‌ای از هم‌حضورهای 
ادراکی تجربه می‌شود؛ به این معنا که هر وضعیت، هم‌زمان حامل 

نشانه‌هایی از حضور بالفعل و بالقوه‌ی دیگران است.
yy ِسطح کنشِ مشترک: نظریه‌ی قصدمندیِ مشترک، نحوه‌ی هماهنگی

توجه، هدف، طرح کنش و قواعد را تبیین می‌کند؛ هماهنگی‌ای که 
در آن کنشگران خود را درگیر یک عملِ »ما-محور« تجربه می‌کنند 
Bratman, 2013; Gil� )و کنش را به‌مثابه کنشِ مشترک بازمی‌یابند) 

bert, 2014(. در این سطح، قصدمندیِ مشترک به معنای هم‌ترازشدنِ 
ساختاری در نسبت با »همان وضعیت« و »همان افق معنا« است، نه 

لزوماً یکنواختی حالات ذهنی فردی.
yy نشان توزیع‌شده  نظریه‌های ذهنِ بسط‌یافته و  سطح مادی-شناختی: 

می‌دهند که فرایندهای شناختی در شبکه‌ای از بدن‌ها، ابزارها و فضاها 
توزیع شده‌اند و ساختارهای فضایی و مادی، جزئی واقعی از سامانه‌ی 
Hutchins, 1995; Malafouris, 2013; Sa� )شناختی به‌شمار می‌آیند) 

lomon, 1997(. در این سطح، محیطِ مشترک و چینش فضایی بخشی 
از سازوکار واقعیِ هماهنگیِ شناختی و حافظه‌ی جمعی است، نه صرفاً 

پس‌زمینه‌ای خنثی.
yy برآیند این سه سطح، میدانی پویا از روابط بدنی، ادراکی و نمادین است

که در آن افقِ »ما« به‌منزله‌ی امکانِ کنش، فهم و تعهد متقابل پدید 
می‌آید. درون این میدان، چند »لحظه«‌ی درهم‌تنیده قابل تمایز است:

yy لحظه‌ی بدن‌مند: بدن‌ها در نسبت با فضا و با یکدیگر قرار می‌گیرند و
فاصله‌ها، جهت‌گیری‌ها و ریتم‌های حرکتی، کیفیت افق مشترک را 
شکل می‌دهند. بدن، بستر منفعل ادراک نیست، بلکه واسطه‌ی فعالِ 
هماهنگی اجتماعی است؛ میدانِ قصدمندیِ مشترک همواره میدانِ 

.)Gallagher, 2006( بدن‌ها در فضا« است«
yy مرزهای و  نور، صدا  دید،  ادراکی-آپرزانتاسیونی: خطوط  لحظه‌ی 

ادراکی، افق‌هایی از معنا، نقش و قدرت را پیشاپیش تثبیت می‌کنند. در 
این سطح، فضا خود حامل الگوهای هم‌حضور است و دیگری، جایگاه 
یا نقش اجتماعی در آن به‌صورت ضمنی »داده« می‌شود. آنچه دیده 

می‌شود و آنچه تنها هم‌حضور است، در چینش فضایی درهم‌تنیده‌اند.
yy ،نیست حسی  پیکربندی  صرفاً  معماری  نمادین-هنجاری:  لحظه‌ی 

بلکه حامل معناهای نمادین و قواعد رفتاری است. فرم‌ها، مرزها، 
سلسله‌مراتب ارتفاع‌ها و جایگاه‌ها، ساختارهای مشروعِ کنش را تنظیم 
می‌کنند و نشان می‌دهند چه نوع رفتار، سخن‌گفتن یا مشارکتی در کدام 

نقطه از فضا روا یا ناروا تلقی می‌شود.
yy لحظه‌ی زمانی-حافظه‌ای: فضاها تجربه‌های پیشین، عادت‌ها و انتظارات

آینده را در خود حمل می‌کنند و از این راه، تداوم »ما-بودن« را ممکن 
می‌سازند. این پدیده، به‌سان »حافظه‌ی برون‌سپرده«‌ای  است که نه‌فقط 
در مغز، بلکه در اشیاء، سازه‌ها و فضاهای جمعی رسوب می‌کند و افق 

.)Sutton, 2010( مشترک را در طول زمان تثبیت می‌سازد
yy از این منظر، »ما« نه جمع جبریِ آگاهی‌های فردی، بلکه کیفیتی

میدان‌مند است که از پیوند بدن، فضا و نماد برمی‌خیزد. نمونه‌هایی 
چون صفوف نماز جماعت یا آرایش نیم‌دایره‌ای صندلی‌ها در کلاس 
نشان می‌دهند که پیکربندی فضایی چگونه ریتم بدن‌ها، مسیر نگاه و 
امکان‌های مشارکت را از پیش سازمان می‌دهد و صورت‌های خاصی 

از هماهنگی اجتماعی را ممکن یا ناممکن می‌کند.
به این ترتیب، میان‌ذهنیت در نحوه‌ی ظهور جهان و دیگری تحقق 
می‌یابد و این ظهور، همان‌گونه که نظریه‌ی ذهنِ بسط‌یافته نشان می‌دهد، 
در مدارهای ادراکی-فضایی و مادی توزیع می‌شود. ازاین‌رو، معماری را 
می‌توان دستگاهی برای طراحی و تنظیمِ همین میدان دانست: ساختاری 
که با سازمان‌دهی روابط بدنی، ادراکی، نمادین و حافظه‌ای، امکان‌پذیریِ 

شکل‌های خاصی از با-دیگری-بودن را فراهم یا محدود می‌کند.
معماری به‌مثابه میدانِ آپرزانتاسیونیِ قصدمندیِ مشترک

با تکیه بر سه خوشه‌ی نظریِ پیشین، می‌توان اکنون صورت‌بندی کلی 
میدانِ قصدمندیِ مشترک را به سطح معماری ترجمه کرد. معماری در 
اینجا، نه صرفاً »ساختاری فضایی« و نه‌فقط »مجموعه‌ای از نشانه‌ها«، 
بلکه میدانِ آپرزانتاسیونی فهم می‌شود؛ میدانی که در آن آنچه مستقیم 
تجربه می‌شود )سطوح، حجم‌ها، نور، صدا، فاصله‌ها( هم‌زمان لایه‌هایی از 
»دیگری«، »هنجار«، »قدرت« و »امکان کنش« را هم حاضر می‌کند، بی‌آنکه 
لازم باشد این لایه‌ها به‌صورت گزاره‌های صریح در ذهن موضوع‌پردازی 
شوند )Husserl, 1973(. از منظر ذهنِ بسط‌یافته نیز، همین هم‌حضورهای 
مادی-نمادین بخشی از فرایند واقعیِ شناخت و هماهنگی‌اند، نه پیرامونِ 
بی‌اثرِ آن )Clark, 1998; Malafouris, 2013(؛ بنابراین پرسش از »میدانِ 
قصدمندیِ مشترک« در معماری، صرفاً پرسشی تفسیری نیست؛ پرسش از 
سازوکارهای عینی‌ای است که در چیدمانِ بدن‌ها، تنظیمِ توجه و تثبیتِ 
هنجارهای موقعیت عمل می‌کنند. برای اینکه این سازوکارها قابل‌ردیابی 
شوند، میدان را می‌توان در سه بُعد تحلیلی-که در تجربه از هم جدا نیستند 

اما در تحلیل متمایز می‌شوند- بازسازی کرد.
آنچه در زیربخش 3/1 به‌صورت کلی »میدانِ قصدمندیِ مشترک« 

نامیده شد، در سطح معماری دست‌کم در سه بُعدِ درهم‌تنیده عمل می‌کند:
yy بعدِ بدن‌مند-ادراکی: فاصله‌ها، جهت‌گیری‌ها، خطوط دید، ریتم‌ها و

مرزهای فضایی، افق مشترکِ توجه و امکان‌های کنش را از پیش تنظیم 
می‌کنند.

yy بعدِ نمادین-هنجاری: اختلاف ارتفاع‌ها، جایگاه‌های ممتاز، مرزهای
صُلب یا نیمه‌شفاف و نشانه‌های فضایی )مثلًا منبر، پرچم، دروازه‌ی 
را  قدرت  نسبت‌های  و  رفتاری  هنجارهای  از  شبکه‌ای  تشریفاتی( 

آپرزانت می‌کنند، حتی اگر در سطح خودآگاه خوانده نشوند.
yy فضاهای حتی  و  رسمی  میدان‌های  مصلاها،  زمانی-حافظه‌ای:  بعدِ 

سویل مهدیلو و همکاران



63
معماری به‌مثابه میانجیِ قصدمندیِ مشترک: بازخوانی پدیدارشناختیِ برهم‌کنشِ 

اجتماعی در فضاهای بدن‌مند

1. اختلاف ارتفاع، سکوها، فضاهای محصور و گشوده، چه سلسله‌مراتبی 
از جایگاه‌ها و نقش‌ها را القا می‌کنند؟

2. چه مسیرهایی به‌عنوان »راه اصلی«، »پشت‌صحنه« یا »منطقه‌ی ممنوع« 
فهمیده می‌شوند؟

3. فضا چه کنش‌هایی را مشروع می‌کند )سخنرانی، اعتراض، دعا، خرید، 
تماشا( و کدام کنش‌ها را به حاشیه می‌راند یا عملًا ناممکن می‌سازد؟

در این سطح، معماری به‌منزله‌ی رمزگان فرهنگی عمل می‌کند و از 
طریق نشانه‌ها و فرم‌های فضایی، حدود کنش جمعی را تعریف می‌کند. 
همان‌طور که نوربرگ ‌شولتز )1395/1988( نشان داده است، معنا در 
معماری همواره از طریق نظم فضایی و نمادین منتقل می‌شود و فضا نه‌تنها 
حاوی تجربه، بلکه حامل ارزش‌ها و هنجارهای اجتماعی است. قصدمندیِ 
مشترک در اینجا در پیوند با شبکه‌ای از تعهدات و انتظارات ضمنی شکل 

می‌گیرد که معماری آن را به طرزی بی‌صدا تثبیت یا به چالش می‌کشد.
yy»سطح زمانی-حافظه‌ای: رسوبِ رخدادها و تداومِ »ما

سطح سوم به بُعد زمانیِ میدان مربوط است. فضاهای جمعی حاملِ 
حافظه‌ی  این  و  پیشین‌اند  مداخلات  و  تجمع‌ها  آیین‌ها،  رخدادها،  ردّ 
هم‌حاضر  آپرزانتاسیونی  به‌صورت  تازه  تجربه‌ی  هر  در  رسوب‌کرده، 
می‌شود. به این معنا، قصدمندیِ مشترک همواره در سایه‌ی »ما«هایی شکل 

می‌گیرد که پیش‌تر در آن فضا حضور داشته‌اند.
پرسش‌های تحلیلی در این سطح عبارت‌اند از:

1. این فضا در حافظه‌ی جمعی با چه نوع رخدادها و »ما«هایی گره خورده 
است )آیین مذهبی، تجمع سیاسی، جشن، سوگواری، مصرف روزمره(؟

2. کدام عناصر معماری )یادمان‌ها، کتیبه‌ها، آثار مرمت و حذف( این 
حافظه را حفظ، بازخوانی یا پاک می‌کنند؟

3. آیا فضا تداوم یک »ما« را در افق تاریخیِ تجربه تقویت می‌کند، یا 
از طریق نوسازی‌های مکرر و پاک‌سازی نشانه‌ها، هر بار »اکنونی 

بی‌گذشته« تولید می‌کند؟
ازآنجاکه حافظه می‌تواند در اشیاء و ساختارهای بیرونی نهادینه شود 
)Sutton, 2010(، در نتیجه، فضاهای معماری خود بخشی از سامانه‌ی 
حافظه‌ی جمعی‌اند. از این منظر، معماری نه‌تنها شرایط کنش، بلکه امکان 
تداوم تجربه‌ی مشترک را در طول زمان شکل می‌دهد و در تعیین این‌که 
چه نوع »ما«ی تاریخی می‌تواند در یک مکان پایدار بماند یا جایگزین شود، 

نقشی اساسی ایفا می‌کند.
این سه سطح در عمل هرگز به‌طور مستقل عمل نمی‌کنند؛ هر پیکربندی 
فضایی به‌طور هم‌زمان بدن‌ها را سامان می‌دهد، رمزگان هنجاری را القا 
می‌کند و بر حافظه‌ی جمعی اثر می‌گذارد. بااین‌حال، این تفکیکِ تحلیلی، 
چارچوب نظری مقاله را به مجموعه‌ای از پرسش‌های عینی و قابل کاربرد 
برای خوانش پدیدارشناختی فضاهای جمعی تبدیل می‌کند. در بخش‌های 
بعد، همین سطوح به‌منزله‌ی لنز تحلیلی به کار گرفته خواهند شد تا نشان 
داده شود معماری چگونه صورت‌های متفاوتی از »ما-بودن« و قصدمندیِ 

مشترک را ممکن، تقویت یا محدود می‌کند. 
برآیند این بحث‌ها در تصویر 1 به‌صورت یک مدل مفهومی فشرده 
شده است. این مدل، سطوح میانجی‌گریِ معماری را نشان می‌دهد )بدن‌مند-

ادراکی، نمادین-هنجاری و زمانی-حافظه‌ای( که در قالب »پیکربندی فضایی 

روزمره، ردّ وقایع پیشین را در خود نگه می‌دارند و قصدمندیِ مشترک 
را در افق زمان امتداد می‌دهند؛ کسی که وارد می‌شود، فقط با یک 
آرایش فضاییِ فعلی مواجه نیست، بلکه با لایه‌ای از به یادآوردن نادیدنی 

.)Sutton, 2010( روبه‌روست
بر این اساس، معماری در این مقاله به‌مثابه دستگاهی برای طراحی و 
تنظیمِ میدانِ آپرزانتاسیونیِ قصدمندیِ مشترک فهم می‌شود: ساختاری که 
با آرایش بدن‌ها، سازمان ادراکی فضا، رمزگان نمادین و لایه‌های حافظه، 
صورت‌های خاصی از »ما-بودن« را ممکن، تقویت یا تضعیف می‌کند. 
Malafou� )به عبارتی ذهن در حلقه‌ی بدن-ابزار-فضا شکل می‌گیرد) 

ris, 2013(؛ اینجا می‌توان افزود که »ما« نیز در حلقه‌ی بدن‌ها-الگوهای 
فضایی-نمادها شکل می‌گیرد.

سطوح میانجی‌گری معماری در میدانِ قصدمندیِ مشترک
آنچه در بخش‌های پیشین به‌صورت نظری طرح شد، در اینجا به قالب 
یک دستگاه تحلیلیِ قابل کاربرد برای خوانش فضاهای جمعی صورت‌بندی 
می‌شود. فرض بنیادین این است که قصدمندیِ مشترک در »میدانی« از 
روابط بدن‌مند، ادراکی و نمادین شکل می‌گیرد و معماری با سازمان‌دهیِ 

همین میدان، در تکوین و تثبیت »ما« مداخله می‌کند. 
سطحِ  سه  در  معماری  میانجی‌گریِ  ایده،  این  عملیاتی‌کردن  برای 

درهم‌تنیده، اما تحلیلًا متمایز، قابل پیگیری است:
yyسطح بدن‌مند-ادراکی: آرایشِ بدن‌ها و افقِ توجه

در این سطح، تمرکز بر نحوه‌ی قرارگیری و حرکتِ بدن‌ها در فضا و 
شکل‌گیریِ افقِ مشترکِ توجه است. فاصله‌ها، جهت‌گیری‌ها، خطوط دید 
و ریتم‌های حرکتی، بدون نیاز به تصریح زبانی، تعیین می‌کنند چه کسی در 
مرکز دید است، چه کسی در حاشیه می‌ماند و نگاه‌ها به کدام نقطه یا 

شخص همگرا می‌شوند.
پرسش‌های اصلی در این سطح عبارت‌اند از:

1. چیدمان فضا بدن‌ها را چگونه نسبت به یکدیگر سامان می‌دهد )صف، 
2. حلقه، خوشه‌های پراکنده(؟

»صحنه‌ی اصلی« از کدام نقاط در میدان دید قرار می‌گیرد و کدام نواحی 
تنها حاشیه را نمایان می‌کنند؟

3. آیا امکان مواجهه‌ی چهره‌به‌چهره و شکل‌گیریِ خوشه‌های گفت‌وگویی 
وجود دارد، یا بدن‌ها به مسیرها و جهت‌های یک‌سویه مقید شده‌اند؟

چنان‌که گالاگر )2006(، در بحث از بدن‌مندی نشان می‌دهد، سازمان 
فضایی بدن‌ها، نه‌تنها تجربه‌ی فردی، بلکه ساختار کلیِ توجه و هماهنگیِ 
اجتماعی را تعیین می‌کند. در این سطح، قصدمندیِ مشترک به‌صورت 
هماهنگیِ دیداری و حرکتی میان بدن‌ها تحقق می‌یابد و معماری، چارچوب 

این هماهنگی را پیشاپیش طرح‌ریزی می‌کند.
yyسطح نمادین-هنجاری: رمزگان فضا و سناریوهای مجازِ کنش

سطح دوم به لایه‌ای مربوط است که در آن فرم‌ها، اختلاف ارتفاع‌ها، 
مرزها، آستانه‌ها و نشانه‌های فضایی، شبکه‌ای از معنا و قاعده را آپرزانت 
می‌کنند. این عناصر به‌طور ضمنی می‌گویند »چه کسی کجاست«، »کدام 
نقش‌ها  نارواست« و »کدام  یا  رفتاری روا  است«، »چه  ممتاز  جایگاه 

معتبرند«.
پرسش‌های اصلی در این سطح چنین‌اند:



64
نشریه هنرهای زیبا: معماری و شهرسازی   دوره 30، شماره  3، پاییز 1404

معماری« درون یک میدان واحد عمل می‌کنند. این پیکربندی، از طریق 
»میدان آپرزانتاسیونی وضعیت« در مرکز مدل، افق‌های حضور و هم‌حضورِ 
دیگری، هنجار، قدرت و امکان‌های کنش را سازمان می‌دهد و بدین‌سان 
زمینه‌ی ظهور »افق قصدمندی مشترک« را فراهم می‌سازد. در نهایت، این 
افق مشترک در قالب صورت‌های متفاوت »ما-بودن« )از ما‌ی خطابه‌ای و 
اقتدایی گرفته تا ما‌ی گفت‌وگویی و ماهای پراکنده و چندکانونی( تحقق 
می‌یابد. بدین‌ترتیب، تصویر 1 به‌طور شماتیک نشان می‌دهد که معماری 
چگونه نه به‌عنوان پس‌زمینه‌ای خنثی، بلکه به‌مثابه دستگاهی برای طراحی 
و تنظیم میدان قصدمندی مشترک در برهم‌کنش‌های اجتماعی عمل می‌کند.

کاربست چارچوب نظری در خوانش الگوهای فضایی
قصدمندیِ  میانجیِ  به‌مثابه  »معماری  مفهومیِ  مدل  بخش،  این  در 
مشترک« در خوانش سه الگوی فضایی به کار گرفته می‌شود و در هر 
مورد، توصیف پدیدارشناختی صحنه‌ی فضایی، با تحلیل سه سطحِ بدن‌مند-

ادراکی، نمادین-هنجاری و زمانی-حافظه‌ای ترکیب می‌شود تا روشن شود 
منطق مادی-نمادین ساخت فضا )تکتونیک(41 چگونه میدان قصدمندی 

مشترک و صورت‌های متفاوت »ما-بودن« را سامان می‌دهد.
مصلی و نمازجمعه: تکتونیک خطابه و »ما«ی اقتدایی

yyتوصیف پدیدارشناختی و منطق فضایی
ورود به مصلی نمازجمعه، بدن را بی‌درنگ در نظمی آشنا قرار می‌دهد: 
درِ ورودی، فضا را از شهر جدا می‌کند؛ ردیف‌های قالی جهت قبله را 
برجسته می‌سازند؛ سقف بلند و عقب‌نشستگیِ محراب، همراه با تمرکز 
نور و صوت، جبهه‌ای ممتاز پدید می‌آورد؛ منبر با چند پله از سطح عمومی 
نمازگزاران جدا شده است. محور طولی فضا از محراب تا انتهای صف‌ها 

امتداد می‌یابد و جهت نگاه و صدا را یک‌کانونی می‌کند.
این چینش، صرفاً مجموعه‌ای از عناصر فنی نیست، بلکه منطق فضاییِ 
برای  به صحنه‌ای  پیرامون  در آن جهان  تثبیت می‌کند که  را  خاصی 
خطابه و اقتدا تبدیل می‌شود؛ تفاوت اصلی با یک »سالن خنثی« در همین 

سازمان‌یافتگی جهت‌ها، ارتفاع‌ها و محورهای دید است.
yyسطح بدن‌مند-ادراکی

در سطح بدن‌مند-ادراکی، صف‌های موازیِ روبه‌قبله، بدن‌ها را در 
جهت واحدی هم‌راستا می‌کنند. خطوط مفروشیِ کف، محل ایستادن و 
فاصله‌ی میان نمازگزاران را از پیش تنظیم می‌کنند. نگاه از اغلب نقاط 
به‌سوی محراب و منبر هدایت می‌شود و امکان مواجهه‌ی گسترده‌ی 
چهره‌به‌چهره کاهش می‌یابد. هماهنگیِ دیداری و حرکتیِ اقتدایی )ایستادن، 

رکوع، سجود هم‌زمان( در این سازمان فضایی پیش‌نهاده شده است.
yyسطح نمادین-هنجاری

اختلاف ارتفاع منبر، تأکید فضاییِ محراب و جایگاه‌های مشخص برای 
صفوف نخست، سلسله‌مراتبی از نقش‌ها و قدرت را آپرزانت می‌کنند. 
مسیرهای ورود و خروج، محل استقرار خدام و جایگاه‌های ویژه، سناریوی 
حرکت و رفتار را مشخص می‌سازند: چه کسی کجا می‌ایستد، چه زمانی 
سکوت لازم است و چه کسی حق سخن گفتن دارد. »ما«ی جمعی در اینجا 
کیفیتی خطابه‌ای-اقتدایی می‌یابد که حول یک صدا و یک جبهه‌ی فضایی 

شکل می‌گیرد.
yyسطح زمانی-حافظه‌ای

مصلی حامل رسوب آیین نمازجمعه و رخدادهای جمعیِ وابسته به آن 
است. جایگاه منبر، محل پرچم‌ها، ردّ حضورهای مکرر در کف و دیوارها 
و بازنمایی‌های رسانه‌ای، این فضا را با »ما«های پیشین گره می‌زنند. هر بار 
گردهمایی، در سایه‌ی این حافظه تجربه می‌شود و قصدمندیِ مشترک بُعدی 

تاریخی پیدا می‌کند.
حلقه‌ی گفت‌وگو و گروه‌درمانی: تکتونیک افق گفت‌وگویی

yyتوصیف پدیدارشناختی و منطق فضایی
با  کوچک  نسبتاً  اتاقی  مشارکتی،  کارگاه‌های  یا  گروه‌درمانی  در 
صندلی‌هایی در حلقه‌ای بسته، بدون سکو و بدون اختلاف ارتفاع محسوس، 
دیده می‌شود. مرکز هندسی فضا خالی است؛ پنجره‌ها، درها و مبلمان جنبی 
در حاشیه قرار دارند؛ نور غالباً یکنواخت است. محور طولیِ مسلطی که 

سویل مهدیلو و همکاران

تصویر 1. مدل مفهومیِ »میدانِ قصدمندیِ مشترک« و سطوح میانجی‌گریِ معماری. نمودار نشان می‌دهد چگونه پیکربندیِ فضاییِ معماری- در سطوح بدن‌مند-       ادراکی، نمادین-   هنجاری 
و زمانی-    حافظه‌ای-  به‌واسطه‌ی سازوکارِ آپرزانتاسیون، افقِ مشترکِ وضعیت را تثبیت می‌کند و از خلال آن، صورت‌های متکثرِ »ما بودن« به افقِ قصدمندیِ مشترک گذار می‌یابند.



65
معماری به‌مثابه میانجیِ قصدمندیِ مشترک: بازخوانی پدیدارشناختیِ برهم‌کنشِ 

اجتماعی در فضاهای بدن‌مند

بدن‌ها را در امتداد خود ردیف کند، وجود ندارد.
این سادگی، منطق فضاییِ متمایزی می‌سازد: مرکز خالی، هم‌سطحیِ 
صندلی‌ها و امکان چرخش آسان نگاه، جهانی مشترک را حول »بینِ ما« 

شکل می‌دهد، نه حول یک جبهه‌ی ممتاز.
yyسطح بدن‌مند-ادراکی

چیدمان حلقه‌ای امکان تماس چشمی بالقوه میان همه‌ی افراد را فراهم 
می‌کند. جهت نگاه از پیش تثبیت نشده و با جابه‌جایی سخن‌گو در حلقه، 
مرکز توجه به‌سادگی می‌چرخد. فاصله‌ی کم و هم‌سطحی بدن‌ها، تجربه‌ی 
در معرض بودن و دیده‌شدن متقابل را تقویت می‌کند، اما بدون آن‌که به 
سلسله‌مراتب شدید فضایی منتهی شود. قصدمندیِ مشترک در اینجا در قالب 

افق گفت‌وگویی و شنیدن متقابل شکل می‌گیرد.
yyسطح نمادین-هنجاری

نبود سکو و جبهه‌ی ممتاز، هنجار برابری نسبی نقش‌ها را آپرزانت 
می‌کند. مرکز خالی، به‌مثابه نماد »میان مشترک«، جایگاه هیچ فردی نیست 
و به فرایند گفت‌وگو تعلق دارد. نشستن تسهیل‌گر در حلقه ـ نه بر سکو ـ 
نشان می‌دهد اقتدار در این فضا بیش از آن‌که فضایی باشد، روشی و روندی 
است. فضا، سخن‌گفتن، شنیدن و اعتراف را مشروع و اقتدای یک‌سویه را 

کم‌رنگ‌تر می‌کند.
yyسطح زمانی-حافظه‌ای

تکرار جلسات، این اتاق را در حافظه‌ی شرکت‌کنندگان به مکانی برای 
بیان تجربه‌ی شخصی و مواجهه با آسیب‌پذیری بدل می‌کند. صندلی‌های 
همواره حلقه‌ای، مرکز خالی که هر بار دوباره شکل می‌گیرد و نشانه‌های 
ثابت محیطی )تابلو، رنگ دیوار، میز کوچک( حامل حافظه‌ی اعتماد و 
گفت‌وگو هستند. همین رسوب، کیفیت فضا را از یک »کلاس معمولی« 

متمایز می‌سازد، هرچند از نظر ابعاد و مصالح ممکن است مشابه باشد.
میدان شهری رسمی و میدان روزمره: تکتونیک نمایش و تکتونیک 

روزمرگی
yyتوصیف پدیدارشناختی و منطق فضایی

در میدان‌های رسمیِ طراحی‌شده برای رژه یا مراسم، سکوهای بلند، 
محورهای طولیِ مشخص برای حرکت، فضاهای جداشده برای تماشاگران، 
حصارها و دروازه‌های تشریفاتی دیده می‌شود. سطح میدان، یکپارچه و باز 
است، اما مسیرهای حرکت و محل‌های توقف به‌واسطه‌ی اختلاف ارتفاع 

و عناصر کنترلی کُدگذاری شده‌اند.
در میدان روزمره‌ی شهری، همان سطح ممکن است با لبه‌های نشستن، 
کافه‌ها، سایه‌بان درختان، اختلاف ترازهای کوچک، مبلمان متنوع و 
توقف‌های کوتاه عابران تعریف شود. به‌جای یک صحنه‌ی واحد، چندین 

کانون خُرد و مسیرهای متقاطع حضور دارند.
yyسطح بدن‌مند-ادراکی

در میدان رسمی، بدن‌ها در دوگانه‌ی نمایش‌دهنده/تماشاگر سامان 
و  سکو  از  تماشاگران  فاصله‌ی  دید،  محورهای  جهت‌گیری  می‌یابند. 
مسیرهای حرکت دسته‌ها، افقی از توجهِ یک‌سویه ایجاد می‌کند؛ امکان 
تشکیل خوشه‌های گفت‌وگو و حرکت‌های پیش‌بینی‌ناپذیر کاهش می‌یابد.

در میدان روزمره، بدن‌ها در حال عبور، ایستادن‌های کوتاه و نشستن 
بر لبه‌ها هستند. خطوط دید به‌طور مداوم تغییر می‌کند و جبهه‌ی واحدی 

وجود ندارد. لبه‌ها، گوشه‌ها و اختلاف ترازها، نقاط مکث و شکل‌گیری 
ماهای کوچک موقتی را ممکن می‌سازند.

yyسطح نمادین-هنجاری
یا آیینی،  در میدان رسمی، سکوها، دروازه‌ها و نمادهای حکومتی 
سناریویی ازپیش‌نوشته را القا می‌کنند: جایگاه مقامات، مسیر رژه، موقعیت 
تماشاگران و زمان ایستادن یا تشویق، از پیش تعریف شده است. قصدمندیِ 

مشترک در اینجا عمدتاً حول نمایش و اطاعت سامان می‌یابد.
در میدان روزمره، نشانه‌های نمادین پراکنده‌تر و متنوع‌ترند: تابلوهای 
مغازه‌ها، مبلمان شهری، علائم راهنمایی و ویترین‌ها. فضا سناریویی باز و 
قابل‌مذاکره می‌سازد که در آن، چندین صحنه‌ی هم‌زمان و ماهای محلیِ 

کوتاه‌مدت شکل می‌گیرند.
yyسطح زمانی-حافظه‌ای

میدان رسمی، حامل حافظه‌ی آیین‌ها، رژه‌ها و تجمع‌های ویژه است؛ 
این حافظه در یادمان‌ها، سکوها و بازنمایی‌های رسانه‌ای رسوب می‌کند و 

»ما«ی تاریخیِ خاصی را تثبیت می‌سازد. 
میدان روزمره، حامل حافظه‌ی برخوردهای کوچک، قرارهای روزانه 
و تکرار رفت‌وآمدهاست؛ این رسوب در سایش لبه‌ها، کف و تثبیت 
کاربری‌ها دیده می‌شود و میدان را به بستری برای »ما«ی پراکنده اما مداومِ 

شهری بدل می‌کند.
جمع‌بندی میانی: از تکتونیک فضا تا صورت‌های »ما-بودن«

خوانش سه الگوی فوق نشان می‌دهد که مدل »معماری به‌مثابه میانجیِ 
ساده  تفاوت‌های میان فضاهای ظاهراً  قادر است  قصدمندیِ مشترک« 
را آشکار کند. در هر سه مثال، منطق مادی-نمادین ساخت فضا در سه 
سطحِ بدن‌مند-ادراکی، نمادین-هنجاری و زمانی-حافظه‌ای عمل می‌کند و 

میدان‌هایی متمایز برای قصدمندی مشترک پدید می‌آورد:
yy مصلی، با محور طولی و سلسله‌مراتب فضایی، »ما«ی خطابه‌ای و اقتدایی

را تثبیت می‌کند؛
yy ما«ی« بدن‌ها،  هم‌سطحیِ  و  خالی  مرکز  با  گفت‌وگو،  حلقه‌ی 

گفت‌وگویی و مشارکتی را تقویت می‌نماید؛
yy میدان رسمی و میدان روزمره، به‌ترتیب تکتونیک نمایش و تکتونیک

تا  نمایش‌دهنده/تماشاگر  »ما«ی  از  و  می‌دهند  شکل  را  روزمرگی 
شبکه‌ای از ماهای پراکنده و چندکانونی را ممکن می‌سازند.

این صورت‌های  بازتاب‌دهنده‌ی  این چشم‌انداز، معماری صرفاً  در 
»ما-بودن« نیست، بلکه به نحوی فعال در ساخت، تثبیت و طبیعی‌سازی 
مسیرها،  ارتفاع‌ها،  اختلاف  فضایی،  سازمان  دارد.  دخالت  آن‌ها 
برای  فضایی«  »بداهت  نوعی  به‌تدریج  نمادین،  نشانه‌های  و  آستانه‌ها 
که  بداهتی  می‌آورند؛  پدید  با-دیگری-بودن  از  خاصی  صورت‌های 
تجربه‌ی خطابه‌ای، گفت‌وگویی یا نمایشی از »ما« را عادی، بدیهی و گاه 

اجتناب‌ناپذیر جلوه می‌دهد.
از دل این تحلیل، یک پرسش اخلاقی-سیاسی اولیه نیز سر برمی‌آورد: 
صورتی از »ما« که یک پیکربندی فضایی تقویت می‌کند تا چه اندازه 
نیازها و صداهای گوناگون کنشگران  مطلوب، عادلانه و پاسخ‌گو به 
مسئله‌ای  الگوی معماری، پیش از آن‌که صرفاً  است؟ به‌بیان‌دیگر، هر 
زیبایی‌شناختی یا کارکردی باشد، نوعی تصمیم درباره‌ی چگونگی زندگی 



66
نشریه هنرهای زیبا: معماری و شهرسازی   دوره 30، شماره  3، پاییز 1404

سویل مهدیلو و همکاران

جمعی و توزیع امکان‌های مشارکت، سکوت، اعتراض و حضور مشترک 
است. این پرسش، نقطه‌ی اتصالِ تحلیل نظری حاضر با دلالت‌های انتقادی و 

هنجاری در نتیجه‌گیری مقاله به‌شمار می‌آید.
در نهایت، سه الگوی بررسی‌شده تنها نمونه‌هایی تیپیک‌اند و نقش آن‌ها 
بیشتر توضیح عملی چارچوب است تا تحدید دامنه‌ی آن. مدل پیشنهادی 
قابلیت آن را دارد که در خوانش طیفی وسیع‌تر از فضاها ـ از کتابخانه‌ها، 
ایستگاه‌های قطار و فضاهای کار اشتراکی گرفته تا چیدمان مبلمان در 
واحدهای مسکونی و حتی محیط‌های دیجیتال و مجازی ـ به کار رود. 
بدین‌ترتیب، معماری در معنایی گسترده‌تر، به‌عنوان زبان تنظیم میدان 
قصدمندی مشترک در جهان‌های مادی و نیمه‌مادیِ معاصر ظاهر می‌شود 
و امکان می‌دهد نسبت میان صورت‌های مختلف »ما-بودن« و انتخاب‌های 

طراحی، به‌صورت نظام‌مندتر به پرسش گرفته شود.
نتیجه‌گیری

پژوهش حاضر نشان داد که برهم‌کنش‌های اجتماعی هرگز در خلأ 
رخ نمی‌دهند؛ بلکه در میدان‌هایی بدن‌مند، فضامند و نمادین شکل می‌گیرند 
نظریِ  به سه خوشه‌ی  اتکا  با  دارد.  فعال  نقشی  آن‌ها  در  معماری  که 
قصدمندیِ مشترک، آپرزانتاسیون و ذهنِ بسط‌یافته/توزیع‌شده، قصدمندی 
مشترک از سطح »حالت‌های ذهنی فردی« به سطح »میدانِ قصدمندیِ 
مشترک« بازخوانی شد؛ میدانی که در آن بدن‌ها، نشانه‌ها و سازمان فضایی، 
امکان‌های »ما-بودن« را هم‌زمان تولید و محدود می‌کنند. در این افق، 
معماری نه پس‌زمینه‌ای خنثی، بلکه بخشی از معماری واقعیِ ذهن است: 
سامانه‌ای که افق‌های حضور و هم‌حضور، نقش‌ها و هنجارها و احتمال‌های 

کنش مشترک را تنظیم می‌کند. 

مدل مفهومیِ »معماری به‌مثابه میانجیِ قصدمندیِ مشترک« این بینش 
را در قالب سه سطحِ میانجی‌گریِ بدن‌مند-ادراکی، نمادین-هنجاری و 
زمانی-حافظه‌ای صورت‌بندی می‌کند و نشان می‌دهد تفاوت در پیکربندی 
فضایی می‌تواند صورت‌های متفاوتی از »ما« را تقویت کند؛ از »ما«ی 
خطابه‌ای و اقتدایی تا »ما«ی گفت‌وگویی و شبکه‌ای. ازاین‌رو، چارچوب 
حاضر هم‌زمان یک ابزار خوانش انتقادی است-برای پرسش از اینکه 
کدام صورت‌های »ما-بودن« در فضا تقویت یا سرکوب می‌شوند- و یک 
چارچوب راهبردی برای تصمیم‌های طراحی؛ زیرا انتخاب‌های تکتونیکی 
و سازمان فضایی، در نهایت انتخاب‌هایی درباره‌ی توزیع امکانِ مشارکت، 

مرئی/نامرئی‌سازی گروه‌ها و کیفیت هم‌بودگی‌اند. 
بااین‌حال، مدل حاضر عمدتاً بر تحلیل مفهومی و خوانش تیپیک بنا 
شده و هنوز با سنجش‌های میدانی نظام‌مند اعتبارسنجی نشده است؛ علاوه 
بر این، وزن نسبیِ سه سطح و تعامل‌های میان آن‌ها بسته به زمینه‌های 
فرهنگی/نهادی و متغیرهایی چون جنسیت و طبقه می‌تواند تغییر کند و 
مفاهیم کلیدی برای مقایسه‌های بین‌مکانی نیازمند عملیاتی‌سازی دقیق‌ترند؛ 
بنابراین پژوهش‌های آتی می‌توانند )۱( مدل را در موقعیت‌های واقعی 
تجمع با روش‌های ترکیبی )مشاهده، مصاحبه، تحلیل ویدئویی، سنجش 
سه  برای  را  شاخص‌ها  ماتریس   )۲( بیازمایند؛  دید/دسترسی(  الگوهای 
سطح میانجی‌گری توسعه دهند؛ )۳( شرایط مرزی مدل را در فضاهای 
تعارض‌آمیز/قطبی‌شده بررسی کنند؛ و )۴( چارچوب را به محیط‌های 
ترکیبی فیزیکی-دیجیتال تعمیم دهند تا معماری‌های نوینِ تعامل و اثرشان 

بر قصدمندی مشترک روشن‌تر شود.

پی‌نوشت‌ها
1. Norberg-Schulz.		  2. Shared Intentionality.
3. Tomasello.		  4. Vincini.
5. Husserl.		  6. Appresentation.
7. Levinas.		  8. Extended Mind.
9. Distributed Mind.	 10. Malafouris.
11. Material Engagement mind.
12. Pallasmaa.		  13. Cassirer.
14. Bateson.		  15. Conceptual Synthesis.
16. Attention Shaping.	 17. Bodily Coordination.
18. Normative Scripting.
19. Appresentational Completion.
20. Distributed Cognition.	 21. Bratman.
22. Gilbert.		  23. Leib.
24. Zahavi.		  25. Preester.
26. Schutz.		  27. Weber.
28. Waldenfels.		  29. Clark.
30. Chalmers.		  31. Hutchins .
32. 4E cognition.		  33. Embodied.
34. Embedded.		  35. Enacted.
36. Extended.		  37. Sutton.
38. Exograms.		  39. Kiverstein.
40. Rietveld.

Tectonics .41. منظور از تکتونیک در اینجا، بیان معمارانه‌ی سازه و ساختار در قالب 
فرم و فضا است؛ یعنی نحوه‌ای که مصالح، عناصر سازه‌ای و اجزای معماری با یکدیگر 

ترکیب می‌شوند تا نه‌تنها استحکام فیزیکی، بلکه نظم فضایی-ادراکی و الگوی نمادین 
خاصی را پدید آورند. در این مقاله، تکتونیک به‌عنوان یکی از ابزارهای اصلی 
معماری برای سازمان‌دهی میدان قصدمندی مشترک در نظر گرفته شده است؛ به 
این معنا که چگونگی ترکیب سازه، مصالح و اجزا به‌طور مستقیم بر تنظیم روابط 
بدن‌مند، خطوط دید، سلسله‌مراتب و در نهایت صورت‌های »ما بودن« اثر می‌گذارد.

فهرست منابع
Bateson, G. (2000). Steps to an ecology of mind: Collected essays in anthro-

pology, psychiatry, evolution, and epistemology. University of Chicago 
press. https://books.google.com/books/about/Steps_to_an_Ecolo-
gy_of_Mind.html?id=HewJbnQmn1gC&utm_source=chatgpt.com

Bratman,  M.  E. (2013). Shared agency: A planning theory of acting 
together. Oxford University Press. https://books.google.com/
books?q=Shared+Agency+Bratman+2013

Cassirer, E. (1957). The philosophy of symbolic forms. Vol. III. The phe-
nomenology of knowledge. https://books.google.de/books/about/
The_Philosophy_of_Symbolic_Forms.html?id=I9k1OF3rK1M-
C&redir_esc=y

Clark,  A. (1998). Being there: Putting brain, body, and world togeth-
er again. MIT press. https://books.google.com/books?q=Be-
ing+There+Clark+1998

Clark, A., & Chalmers, D. (1998). The extended mind. Analysis, 58(1), 
7–19. https://doi.org/10.1111/1467-8284.00096

Farmahini Farahani, B., & Sarrafi, M. (2021). The Role of Mental Sche-
mata in Production of Space (Criticism of Lefebvre’s Spatial Triad 

https://doi.org/10.1111/1467-8284.00096


67
معماری به‌مثابه میانجیِ قصدمندیِ مشترک: بازخوانی پدیدارشناختیِ برهم‌کنشِ 

اجتماعی در فضاهای بدن‌مند
from the Perspective of Vygotskian School of Cognitive Psychology). 
[Naghshe tarhvarehhaye zehni dar tolide faza]. Journal of Iranian 
Architecture & Urbanism, 12(1), 5-21. https://dx.doi.org/10.30475/
ISAU.2020.223709.1376

Farahini Farahani, Behrad, and Sarafi, Mozaffar. (1400). The role of 
mental schemas in the production of space (a critique of Lefebvre’s 
spatial trilogy from the perspective of the Vygotskyan school of cog-
nition). Iranian Architecture and Urbanism, 12(1), 5-25. SID. https://
sid.ir/paper/507260/fa

Gallagher, S. (2006). How the body shapes the mind. Clarendon press. 
https://books.google.de/books/about/How_the_Body_Shapes_the_
Mind.html?id=1FuOy1jPK3UC&redir_esc=y

Gallagher, S. (2013). The socially extended mind. Cognitive Systems Re-
search, 25, 4–12. https://doi.org/10.1016/j.cogsys.2013.03.008

Gilbert, M. (2014). Joint Commitment: How We Make the Social World. 
Oxford University Press.

Husserl, E. (1973). Experience and judgement, trans. JS Churchill and K. 
Ameriks. London: Routledge.

Husserl, E. (1989). Ideas pertaining to a pure phenomenology and to a 
phenomenological philosophy: Second book studies in the phenomenol-
ogy of constitution. Springer Science & Business Media. 

Husserl, E. (2013). Cartesian meditations: An introduction to phenome-
nology. Springer Science & Business Media. 

Hutchins, E. (1995). Cognition in the Wild. MIT press. 
Hutto, D. D., & Myin, E. (2012). Radicalizing enactivism: Basic minds 

without content. MIT press. 
Kiverstein, J., & Rietveld, E. (2021). Skilled we-intentionality: Situating 

joint action in the living environment. Open Research Europe, 1, 54.
Levinas, E. (1979). Totality and infinity: An essay on exteriority. Springer 

Science & Business Media. 
Malafouris, L. (2013). How things shape the mind. MIT press. 
Malafouris, L. (2020). Thinking as “thinging”: Psychology with things. 

Current Directions in Psychological Science, 29(1), 3–8. https://doi.
org/10.1177/0963721419873349

Malafouris,  L., Aston,  A., & Alessandroni,  N. (2025). Rethinking the 
“we” in “we” intentionality: intention-sharing with -and not simply 
about- things. Philosophical Psychology, 38(8), 3630–3660.

Mehdilou, S., Dolatabadi, F., & Yaghoobi, M. (2025). The Field of Ap-
presentation in the Ritual Architecture of Ardabil: A Phenomeno-
logical–Cultural Analysis of Presence, Memory, and Symbol. The 
Monthly Scientific Journal of Bagh-E Nazar, 22(149), 53–72. https://
doi.org/10.22034/bagh.2025.521555.5816 (in Persian)

Menary, R. (2010). Introduction to the special issue on 4E cognition. 
Phenomenology and the Cognitive Sciences, 9(4), 459–463. https://
doi.org/10.1007/s11097-010-9187-6

Newen, A., Bruin, L. de, & Gallagher, S. (2018). The Oxford handbook 
of 4E cognition. Oxford University Press. https://academic.oup.com/
edited-volume/28083/contents

Norberg-Schulz, C. (1988). Architecture, meaning and place. [Gozinei az 
memari: mana va makan] (Vida Noruz Borazjani, Trans.) Parham 
Naghsh. (Original work published 1988) (in persian).

Pallasmaa, J., Mallgrave, H. F., Robinson, S., & Gallese, V. (2015). Ar-
chitecture and empathy. Finland: Tapio Wirkkala Rut Bryk Founda-
tion. https://books.google.com/books?q=Architecture+and+Empa-

thy+Pallasmaa+2015
Preester, H. de (2008). From ego to alter ego: Husserl, Merleau-Ponty 

and a layered approach to intersubjectivity. Phenomenology and the 
Cognitive Sciences, 7(1), 133–142. https://doi.org/10.1007/s11097-
007-9066-2

Salomon, G. (1997). Distributed cognitions: Psychological and education-
al considerations. Cambridge University Press. https://books.google.
com/books?q=Distributed+Cognitions+Salomon+1997

Schutz, A. (1967). The phenomenology of the social world. Northwestern 
university press. 

Schutz, A. (2012). Collected papers I. The problem of social reality. Spring-
er Science & Business Media. 

Sebanz,  N., & Knoblich,  G. (2021). Progress in joint-action research. 
Current Directions in Psychological Science, 30(2), 138–143. https://
doi.org/10.1177/0963721420984425

Sutton, J. (2010). Exograms and interdisciplinarity: History, the extended 
mind, and the civilizing process.

Tollefsen,  D., & Dale,  R. (2012). Naturalizing joint action: A pro-
cess-based approach. Philosophical Psychology, 25(3), 385–407. 
https://doi.org/10.1080/09515089.2011.625117

Tomasello, M. (2014). A natural history of human thinking. Harvard Uni-
versity Press. https://books.google.com/books?q=A+natural+histo-
ry+of+human+thinking+Tomasello+2014

Varela Francisco,  J., Evan,  T., & Eleanor,  R. (1991). The embodied 
mind: Cognitive science and human experience. Cambridge, Mass.: 
MIT Press. https://books.google.com/books?q=The+Embodied+-
Mind+Varela+1991

Vincini,  S. (2023). Taking the mystery away from shared intention-
ality: The straightforward view and its empirical implications. 
Frontiers in Psychology, 14, 1068404. https://doi.org/10.3389/
fpsyg.2023.1068404

Waldenfels, B. (2002). Levinas and the Face of the Other. The Cambridge 
Companion to Levinas, 63–81. https://plato.stanford.edu/entries/lev-
inas/

Weber, M. (1978). Economy and society: An outline of interpretive so-
ciology. University of California press. https://books.google.com/
books?q=Economy+and+Society+Weber+1978

Wilson, R. A., & Foglia, L. (2011). Embodied cognition. In Stanford en-
cyclopedia of philosophy. Stanford University Press. https://plato.stan-
ford.edu/entries/embodied-cognition/

Zahavi, D. (2001). Beyond empathy. Phenomenological approaches to 
intersubjectivity. Journal of Consciousness Studies, 8(5-6), 151–167. 
https://cfs.ku.dk/staff/zahavi-publications/Zahavi_JCS_8_5-7.pdf

فرمهینی فراهانی، بهراد، و صرافی، مظفر. )1400(. نقش طرح واره های ذهنی در تولید 
فضا )نقد سه گانه ی فضایی لوفور از منظر مکتب ویگوتسکیایی شناخت(. معماری و 

SID. https://sid.ir/paper/507260/fa  .25-5 ،)1(12 ،شهرسازی ایران
 مهدیلو، سویل؛ دولت آبادی، دولت آبادی و یعقوبی، معصومه )1404(.  میدان هم 
حضوری در معماری آیینی اردبیل: تحلیلی پدیدارشناختی-  فرهنگی از حضور، 
https://doi.org/10.22034/  .72-53  ،)149(22 نظر،  باغ  نشانه.  و  خاطره 

bagh.2025.521555.5816
نوربرگ شولتز، ک. )1395(. گزینه از معماری: معنا و مکان )ویدا نوروزبرازجانی، 

مترجم(. پرهام نقش. )چاپ اثر اصلی 1988(

https://dx.doi.org/10.30475/ISAU.2020.223709.1376
https://dx.doi.org/10.30475/ISAU.2020.223709.1376
https://sid.ir/paper/507260/fa
https://sid.ir/paper/507260/fa
https://doi.org/10.1016/j.cogsys.2013.03.008
https://doi.org/10.1177/0963721419873349 
https://doi.org/10.1177/0963721419873349 
https://doi.org/10.22034/bagh.2025.521555.5816
https://doi.org/10.22034/bagh.2025.521555.5816
https://doi.org/10.1007/s11097-010-9187-6 
https://doi.org/10.1007/s11097-010-9187-6 
https://doi.org/10.1007/s11097-007-9066-2 
https://doi.org/10.1007/s11097-007-9066-2 
https://doi.org/10.1177/0963721420984425 
https://doi.org/10.1177/0963721420984425 
https://doi.org/10.1080/09515089.2011.625117
https://doi.org/10.3389/fpsyg.2023.1068404 
https://doi.org/10.3389/fpsyg.2023.1068404 
https://cfs.ku.dk/staff/zahavi-publications/Zahavi_JCS_8_5-7.pdf
https://doi.org/10.22034/bagh.2025.521555.5816
https://doi.org/10.22034/bagh.2025.521555.5816



